
40

ISSN 2307-7778

Scientific Issues Ternopil Volodymyr Hnatiuk National Pedagogical University

УДК 7.01:111.852:75(477)
DOI https://doi.org/10.32782/2307-7778/2025.2.5

Роман БОНЧУК
аспірант кафедри образотворчого мистецтва та реставрації
Карпатського національного університету імені Василя Стефаника,
вул. Шевченка, 57, м. Івано-Франківськ, Україна (megabonchuk13@gmail.com)
Roman BONCHUK
Postgraduate student at the Department of Fine Arts and Restoration
Vasyl Stefanyk Carpathian National University, 
57 Shevchenko Str., Ivano-Frankivsk, Ukraine (megabonchuk13@gmail.com)

ORCID: https://orcid.org/0009-0007-1800-819X

ПСИХОСЕМАНТИКА І ПРАГМАТИКА КОЛЬОРУ

Анотація. Мета статті полягає у філософсько-культурологічному аналізі психосемантики 
та прагматики кольору як феномену людського досвіду, що поєднує когнітивні, емоційні й соці-
ально-комунікативні виміри. Основну увагу зосереджено на розкритті механізмів функціонування 
кольору у філософії, мистецтві та сучасному українському культурному просторі в умовах війни. 
Методологія дослідження ґрунтується на феноменологічному, герменевтичному та семіотичному 
підходах, а також на психосемантичному аналізі й культурній герменевтиці, що дає змогу інтер-
претувати колір як форму мислення і спосіб духовного самовираження. Наукова новизна полягає 
в осмисленні кольору як універсального семіотичного коду культури, який інтегрує сенсорне, есте-
тичне, архетипічне й когнітивне начала, а також у розкритті його етичного та духовного потенці-
алу у воєнному мистецтві України. Висновки. Колір у сучасному гуманітарному дискурсі постає не 
лише елементом естетики, а й інтегральним філософським та комунікативним феноменом. У кон-
тексті війни він набуває онтологічного значення, перетворюючись на символ внутрішнього світла, 
пам’яті й опору. Українська воєнна палітра (чорний, сірий, синій, золотий, білий) відображає куль-
турну стійкість, духовну зрілість і націєтворчий потенціал мистецтва. Колір функціонує як меді-
атор між особистим і колективним досвідом, поєднуючи етичне, емоційне й філософське начала 
в єдину систему символічного мислення.

Ключові слова: колір, психосемантика, прагматика кольору, філософія мистецтва, естетика 
опору, воєнне мистецтво України, архетип, культурна пам’ять.

PSYCHOSEMANTICS AND PRAGMATICS OF COLOR

Abstract. The purpose of the article is a philosophical and cultural analysis of the psychoseman-
tics and pragmatics of color as a phenomenon of human experience, combining cognitive, emotional and 
socio-communicative dimensions. The main attention is focused on revealing the mechanisms of color func-
tioning in philosophy, art and modern Ukrainian cultural space in conditions of war. The research method-
ology is based on phenomenological, hermeneutic and semiotic approaches, as well as on psychosemantic 
analysis and cultural hermeneutics, which allows us to interpret color as a form of thinking and a way of 
spiritual self-expression. The scientific novelty lies in understanding color as a universal semiotic code of 
culture, which integrates sensory, aesthetic, archetypal and cognitive principles, as well as in revealing its 
ethical and spiritual potential in the military art of Ukraine. Conclusions. Color in modern humanitarian 
discourse appears not only as an element of aesthetics, but as an integral philosophical and communicative 
phenomenon. In the context of war, it acquires ontological significance, turning into a symbol of inner light, 
memory and resistance. The Ukrainian military palette (black, gray, blue, gold, white) reflects cultural 
stability, spiritual maturity and nation-building potential of art. Color functions as a mediator between 
personal and collective experience, combining ethical, emotional and philosophical principles into a single 
system of symbolic thinking.



41Series: History

Key words: color, psychosemantics, pragmatics of color, philosophy of art, aesthetics of resistance, mil-
itary art of Ukraine, archetype, cultural memory.

Постановка проблеми. Феномен кольору належить до багатовимірних об’єктів науко-
вого пізнання, що охоплює природничі, психологічні, філософські, культурологічні та комуні-
кативні аспекти. Колір є базовим чинником формування перцептивного досвіду, впливає на ког-
нітивні процеси, емоційні реакції, поведінкові стратегії та структуру символічного мислення. 
Його вивчення має значення для розуміння механізмів міжособистісної і масової комунікації, 
адже колір виконує роль носія емоційного змісту та маркера соціокультурної ідентичності.

Проблематика кольору охоплює низку взаємопов’язаних вимірів. У психологічному 
аспекті колір визначає особливості емоційного стану, впливає на сприйняття часу, простору, 
гармонії та напруження. У філософському є засобом пізнання і водночас формою чуттєвого 
досвіду. У культурологічному функціонує як універсальний код, що відображає історичні уяв-
лення, архетипічні символи, колективні емоції. У прагматичному забезпечує ефективність 
комунікацій, регулює увагу, формує довіру та емоційний настрій у соціальних і цифрових 
середовищах.

Зростання значення кольору в сучасній культурі зумовлене інтенсивним розвитком візу-
альних комунікацій, мультимедійних технологій та цифрового дизайну. Колірна гама впливає 
на інтерпретацію інформації, визначає психологічний комфорт користувача, формує естетичну 
привабливість інформаційного продукту. Паралельно відбувається розширення наукових під-
ходів до аналізу кольору: від психофізіологічних моделей до когнітивно-семантичних і прагма-
тичних інтерпретацій, що пояснюють колір як інструмент впливу та смислотворення.

В умовах воєнних конфліктів і глобальних криз колір набуває соціально-політичного 
виміру. Символічні поєднання кольорів відображають національну ідентичність, стійкість, 
духовну єдність суспільства. Візуальні коди перетворюються на засоби колективної психо-
логічної мобілізації, сприяють формуванню почуття належності та відновленню емоційного 
балансу в суспільстві. Колір виконує роль медіатора між естетичним і моральним виміром 
культури, перетворюючись на засіб репрезентації колективного досвіду, пов’язаного з бороть-
бою, пам’яттю та надією.

Актуальність дослідження визначається потребою в системному осмисленні кольору як 
чинника конструювання індивідуальної і колективної свідомості, як засобу передання емо-
ційного досвіду та формування психологічної стійкості суспільства. Колір розглядається як 
універсальний семіотичний код сучасної культури, який синтезує сенсорне, естетичне, симво-
лічне й когнітивне начала, будучи індикатором цивілізаційних змін і відображенням глибин-
них процесів соціальної адаптації людини в трансформаційних умовах сучасності.

Метою дослідження є системне наукове обґрунтування психосемантичних і прагматич-
них функцій кольору у філософському, культурологічному та мистецтвознавчому вимірах. 

Огляд літератури. Проблема кольору протягом останніх десятиліть перебуває в центрі 
уваги філософії мистецтва, феноменології сприйняття та когнітивної естетики. Сучасні дослід-
ники наголошують, що колір є не вторинним щодо форми або світла, а автономним носієм 
смислу й емоційної енергії. Зокрема, у монографії М. Watkins та Е. Shech «The Metaphysics 
of Color» обґрунтовано позицію про онтологічну самостійність кольору як властивості, що 
поєднує фізичний і феноменальний рівні сприйняття [13, с. 7–15].

Філософсько-естетичний підхід розвиває Ж. Рок [9, с. 11], який визначає колір як між-
дисциплінарну категорію, здатну поєднувати сенсорне, художнє і когнітивне. Автор підкрес-
лює, що сучасна теорія кольору не може обмежуватися фізикою світла, адже колір у культур-
ному вимірі функціонує як мова настроїв і символів. Подібної позиції дотримується М. Sassi, 



42

ISSN 2307-7778

Scientific Issues Ternopil Volodymyr Hnatiuk National Pedagogical University

наголошуючи на спадкоємності між античним розумінням кольору як «форми в русі» та сучас-
ною феноменологічною традицією [10, с. 40].

Значний внесок у міждисциплінарні дослідження кольору зробили психологи й нейро-
естетики. Дж. Maule, А. Skelton та А. Franklin доводять, що сприйняття кольору формується 
у взаємодії біологічних і когнітивних механізмів, а емоційні реакції на колір мають універ-
сальні тенденції при культурних варіаціях [4, с. 92]. Подібні результати отримано в дослідженні 
Лінь Юе, що узагальнює напрями сучасної колористики в психології, ергономіці та дизайні 
середовища [2; 3].

Новим напрямом є застосування штучного інтелекту для моделювання колірно-емоцій-
них відповідностей. У статті М. Muratbekova та P. Shamoi запропоновано фузі-підхід до ана-
лізу асоціацій між кольором і почуттями, який дає змогу кількісно відобразити глибину емо-
ційного відгуку на художні зображення [7, с. 14]. Результати засвідчують існування стійких 
психосемантичних зв’язків, що підтверджують тезу про культурну універсальність основних 
колірних архетипів.

Отже, у сучасних публікаціях простежується тенденція до синтезу філософського, есте-
тичного й когнітивного підходів. Колір розглядається як багаторівнева структура, де поєднано 
сенсорну, символічну й комунікативну функції, проте недостатньо опрацьованими залишаються 
аспекти прагматичного використання кольору в просторі культурних криз, війни та медіакому-
нікації, що окреслює подальші напрями дослідження психосемантики й прагматики кольору.

Виклад основного матеріалу. Психосемантика і прагматика становлять важливі поняття 
сучасної гуманітарної методології, що допомагають досліджувати колір як феномен, у якому 
поєднуються когнітивні, емоційні та соціально-комунікативні аспекти. Їх поєднання дає змогу 
інтерпретувати колір не лише як фізіологічну властивість світла або елемент художньої ком-
позиції, а і як смислову одиницю культури, що має ціннісне, естетичне та символічне наван-
таження.

Психосемантика (від грец. psyche – душа, semantikos – той, що означає) сформувалася 
в межах когнітивної психології та семіотики як наука про закономірності утворення й функ-
ціонування смислів у свідомості людини. Її предметом є індивідуальні та колективні способи 
інтерпретації навколишнього світу, зокрема через кольорові, звукові та просторові образи. 
Ч. Осґуд уперше запропонував метод семантичного диференціала для кількісного вимірювання 
емоційних оцінок понять [8, с. 10]. Сучасний розвиток цього напряму представлено в працях 
американської дослідниці Karen B. Schloss, яка досліджує колірні асоціації в людській когніції, 
доводячи, що смислові значення кольору мають універсальні та культурно-специфічні компо-
ненти [11, с. 2].

Важливим напрямом у межах психосемантики кольору є дослідження архетипічних кодів. 
За концепцією К. Ґ. Юнга, кольори відображають структури колективного несвідомого, фор-
муючи сталі символічні відповідники: червоний – енергія і боротьба, синій – духовність, зеле-
ний – гармонія, чорний – смерть і трансформація [1, с. 37]. Так, психосемантичний підхід дає 
змогу простежити, як колір перетворюється на універсальний знак емоцій і цінностей.

Прагматика (від грец. pragma – дія, справа) є галуззю семіотики, яка досліджує від-
ношення знаків до їхніх користувачів та умов комунікації. Її класичне визначення нале-
жить Ч. Моррісу, який розмежував три рівні аналізу знакових систем – синтактику, семан-
тику і прагматику, остання з яких охоплює функціонування знаків у процесі спілкування 
[6, с. 6]. У контексті кольору прагматика описує механізми, через які колір впливає на 
сприйняття, формує поведінкові реакції, структурує естетичний простір і комунікативні 
ситуації. Отже, прагматика кольору охоплює аспекти його соціальної функції, тобто того, 
як колір «працює» в рекламі, брендингу, архітектурі, інтерфейсному дизайні чи мистецтві. 



43Series: History

У таких сферах колір стає актом комунікації, засобом впливу на адресата, носієм емоцій-
ного повідомлення.

Синтез психосемантики і прагматики дає змогу створити цілісну модель аналізу кольору 
як інтегрованого феномена культури. Психосемантика зосереджується на внутрішніх механіз-
мах сприйняття і формування смислів, прагматика на зовнішніх умовах комунікації та соціаль-
ної дії. Разом вони пояснюють, як колір формує «мову культури», де кожен відтінок виконує 
функцію емоційного знака, здатного впливати на свідомість і поведінку. 

На відміну від геометрії чи логіки, колір не піддається точному визначенню, він пере-
буває на межі між фізичною об’єктивністю та внутрішнім переживанням, між матерією 
і духом. Саме ця подвійність та невловимість робить проблему кольору однією з найтонших 
у філософії.

Антична думка вже містила перші спроби осмислити колір як частину космічного порядку. 
Для Платона кольори були відображенням ідейного світла, а не самостійною реальністю. Аріс-
тотель, навпаки, розглядав колір як наслідок взаємодії світла і темряви, як динамічний процес, 
що існує лише в сприйнятті. Так, колір від початку мислився не як субстанція, а як відношення, 
що виникає в межах досвіду [10, с. 45].

У середньовічній теології колір набуває метафізичного виміру. Августин Блаженний тлу-
мачив його як «свідчення Божественної присутності в матерії», тоді як Фома Аквінський уба-
чав у гармонії кольорів доказ порядку творіння. У цій традиції колір постає символом духов-
ної істини, який перевищує природну необхідність. Новий час поставив проблему кольору на 
перетині науки і філософії. Ісаак Ньютон довів фізичну природу кольору як спектрального роз-
кладу світла, запровадивши об’єктивний метод вимірювання кольорових хвиль. Проте філо-
софське питання залишилося відкритим: чи збігається фізична структура кольору з його люд-
ським досвідом. Саме цю суперечність підхопив Йоганн Вольфґанг Ґете, який у «Вченні про 
колір» (1810) заперечив редукцію кольору до оптики. На його думку, колір народжується не 
в промені, а в акті сприйняття, у «боротьбі світла і тіні». Ґете трактував колір як життєву силу 
природи, що має психічний і духовний вимір. Його концепція передбачала, що кожен колір 
несе емоційне навантаження: червоний – енергія, синій – глибина і спокій, жовтий – світло, 
зелений – рівновага [11, с. 57]. Так, колір для Ґете був знаком живої суб’єктивності природи, 
а не абстрактною величиною.

Філософія ХХ століття надала проблемі кольору нової глибини. Людвіг Вітгенштайн 
у «Bemerkungen über die Farben» поставив питання, як можливо знати, що колір, який ми бачимо, 
справді є «червоним». Для нього колір був межею пізнання, бо його не можна логічно визна-
чити без втрати феноменальності. Колір не існує сам по собі, він є лише в досвіді сприй-
няття, але цей досвід не може бути переданий мовою. Вітгенштайн доводив, що «мовні описи 
кольору» завжди залишаються метафоричними, адже сама структура кольору є дораціональ-
ною, емоційною і контекстуальною [15, с. 25]. Так, колір у його трактуванні стає парадоксом 
між видимим і мислимим: його можна побачити, але не можна повністю пояснити.

Феноменологічна традиція (Гусерль, Мерло-Понті) поглибила цей парадокс. Моріс Мер-
ло-Понті у «Феноменології сприйняття» наголошував, що колір – це не властивість об’єкта, 
а подія взаємодії свідомості й світу. Людина не просто бачить колір, вона «живе у кольорі» 
і зазначає, що колір є формою співбуття, у якій відчуття, простір і час поєднуються в єдиному 
досвіді присутності. Мерло-Понті підкреслював, що саме колір формує «атмосферність сприй-
няття», створює емоційну топологію буття [5, с. 248].

Іншу лінію розвинув Карл Ґустав Юнг, для якого колір став мовою архетипів. У «Людині 
і її символах» він розглядав колір як прояв колективного несвідомого, де кожен відті-
нок має універсальне символічне значення. Золотий і блакитний уособлюють духовність, 



44

ISSN 2307-7778

Scientific Issues Ternopil Volodymyr Hnatiuk National Pedagogical University

червоний – пристрасть і життя, чорний – смерть і тінь, білий – оновлення і божественність. 
Юнгівський підхід виявляє психосемантичний вимір кольору, у якому індивідуальне пережи-
вання поєднується з універсальними архетипами культури [1, с. 45].

Складність кольору полягає також у тому, що він функціонує на межі між наукою і мисте-
цтвом. Для фізика він є спектром хвиль, для художника – засобом вираження, для філософа – 
способом мислення. Як зазначає сучасний британський філософ Mark Eli Kalderon, колір має 
«онтологію залежності»: він не є ані суто об’єктивним, ані суб’єктивним, а існує як відношення 
між речами і сприйняттям [2, с. 1]. Американський філософ Jonathan Westphal стверджує, що 
колір є «відчутною метафізикою» – реальністю, яку неможливо звести до фізичних величин, 
але й не можна вивести з розуму [14, с. 12].

Філософська складність кольору проявляється в тому, що будь-яка спроба його пояснення 
веде до зіткнення між двома світами – фізичним і смисловим. Колір не може бути редукований 
ні до оптичного ефекту, ні до символу, бо він водночас і те, й інше. Його сприйняття є актом, 
у якому взаємодіють чуттєве, когнітивне й емоційне. Колір здатний бути і явищем, і знаком, 
і досвідом, і метафорою.

У сучасному інформаційно-візуальному просторі колір перетворився на універсальний 
комунікативний код, який безпосередньо впливає на підсвідомість людини. Його таргетування 
в маркетингу, рекламі, медіа та цифровому дизайні пов’язане з усвідомленням того, що колір 
здатен працювати як психоемоційний тригер, який активує глибинні архетипічні моделі мис-
лення. Палітра, її насиченість, контраст і ритм формують у свідомості спостерігача цілі обра-
зні ряди, сценарії, наративи, що діють швидше, ніж раціональне осмислення. Колір викликає 
реакцію не лише через фізичне сприйняття, а через колективну пам’ять культури, яка зберігає 
сталі зв’язки між кольором і архетипом: червоний як енергія, небезпека або жертовність; синій 
як духовність і глибина; чорний як межа, трагічність, інтелектуальний виклик.

Таке тісне поєднання кольору та архетипів має глибоке історико-філософське підґрунтя. 
Ще Й. В. Ґете інтуїтивно відчував, що колір є не лише фізичним явищем, а символом духов-
ного процесу, хоча не користувався терміном «архетип». У його інтерпретації архетип Мага 
асоціюється із силою перетворення, небезпекою і контактами з «інфернальним» світом, тоді 
як архетип Мудреця із вогнем пізнання, просвітленням, алхімічним очищенням. Леонардо да 
Вінчі у своїй художній практиці розкодовував архетипи через зображення емоцій на облич-
чях, використовуючи срібний графіт на білому тлі як спосіб передати чистоту думки та напру-
ження внутрішнього стану. У нього колір був не просто матерією фарби, а носієм психологіч-
ної напруги й емоційної правди.

Найглибше філософське розуміння кольору виявляється у творчості Рембрандта. Його 
підхід до кольору можна вважати прообразом феноменологічної оптики: він не просто від-
творював реальність, а втілював внутрішнє світло речей. Золотиста вохра, якою він покривав 
освітлені частини полотна, надавала зображенню сакральної теплоти, а густі тіні, ретельно 
опрацьовані, ставали простором для символічних смислів. Рембрандт власноруч створював 
рецептури фарб, змішуючи пігменти, шукаючи «правильний» тон, який відповідав би духов-
ній сутності зображуваного. Його колористика демонструє, що колір може бути самостійною 
мовою філософського осмислення буття.

У контексті сучасності особливе значення має сірий колір – символ інтелектуальної зрі-
лості, урбанізму, технологічності та раціональності. Він став відображенням нової епохи, 
у якій панує прагматизм, швидкість, стандартизація. Сірий колір – це колір бетону, хмарочо-
сів, асфальту, матеріальної цивілізації, що прагне стабільності, але втрачає емоційність. Він 
не потребує прикрас, адже сам уособлює стриману естетику інтелектуального мінімалізму. 
У ньому міститься своєрідна пам’ять величі: від Риму, який винайшов бетон, до сучасного 



45Series: History

мегаполіса, який цей колір зробив універсальним кодом прогресу. Сірий нині не просто акту-
альний, він безальтернативний, бо віддзеркалює стан сучасної свідомості, зосередженої на 
технологічності та контролі.

Водночас колір майбутнього, як і саме майбутнє, постає парадоксальним і дзеркальним. 
Він відображатиме всі функції кольору, сформовані історією, від символічних і сакральних до 
маркетингових і когнітивних. Його природа буде синтетичною, алгоритмізованою, оскільки 
саме штучний інтелект уже почав працювати з палітрами, кольоровими матрицями, емоцій-
ними відповідниками. Нейромережі здатні аналізувати психологічний ефект відтінків, комбі-
нувати гами для створення цільових настроїв і візуальних рішень. Так, колір поступово пере-
ходить у сферу машинного мислення, зберігаючи свою архетипічну глибину, але отримуючи 
нову – цифрову природу.

У підсумку колір у філософському, психологічному й культурному вимірах постає як 
розуміння еволюції людської свідомості від алхімічних уявлень про світло й тінь до нейроал-
горитмів XXI століття. Він залишається універсальною мовою, через яку культура розмовляє 
з підсвідомістю, формує смисли, конструює реальність і проєктує образ майбутнього.

Війна в Україні створила нові оптичні умови існування культури, у яких колір набув ста-
тусу не лише естетичного, а й онтологічного феномену. Втрата стабільності світу, руйнування 
міського та природного ландшафту, постійна присутність темряви (як фізичної, так і метафі-
зичної) зумовили зміну художнього коду сучасного українського мистецтва. Колір перестав 
бути декоративним елементом композиції, він перетворився на інструмент філософського 
пізнання реальності, на форму осмислення меж між буттям і небуттям.

Проблема кольору у воєнному контексті виходить за межі суто живописних чи психо-
логічних інтерпретацій. Вона стає формою філософської рефлексії над можливістю бачення 
в умовах катастрофи. Темрява, що супроводжує війну, перетворюється на матерію досвіду 
та простір, у якому колір виявляє свій первісний зміст. У цьому сенсі український живопис, 
створений після 24 лютого 2022 року, можна інтерпретувати як естетику темного фону, що 
поєднує трагічний досвід історії з метафізикою світла.

Колористичне мислення в сучасному українському мистецтві апелює до рембрандтівської 
концепції «внутрішнього світла», у якій світлотіньова взаємодія набуває метафізичного змі-
сту. Сяйво виникає з глибини форми, з напруження між матерією і духом, формуючи феномен 
самопізнання культури. 

У досвіді війни колір набуває онтологічної ваги і набуває характеристик духовного про-
цесу: він не зображує, а свідчить, не прикрашає, а тримає рівновагу між відчаєм і надією. 
Філософський вимір цієї тенденції полягає в тому, що колір стає моделлю екзистенційного 
пізнання. Втрата зовнішньої ясності перетворює бачення на акт внутрішнього самопізнання. 
Колір більше не відображає предметів, він відображає стан свідомості, що проходить через 
граничні досвіди: страх, втрату, відчай, але також надію. 

Психосемантичний аналіз сучасної української палітри свідчить про зміну емоційного 
спектра. Від яскравих, насичених композицій мирного часу художники переходять до приглу-
шених, монохромних структур, у яких переважають чорний, сірий, охра, глибокий синій і золо-
тистий. Кольори не мають функції зображення, вони стають носіями етичних і символічних 
значень. Чорний уособлює граничність досвіду, тінь колективної травми; сірий – урбаністичну 
дійсність руйнування; синій – дистанцію та духовну глибину; золотий – світло пам’яті та тран-
сцендентності, палітра створює онтологічний спектр війни, у якому колір перетворюється на 
форму осмислення часу.

Наше бачення значення кольору в українському мистецтві воєнного періоду відображено 
в таблиці 1.



46

ISSN 2307-7778

Scientific Issues Ternopil Volodymyr Hnatiuk National Pedagogical University

Таблиця 1
Значення кольору в українському мистецтві воєнного періоду

Колір Онтологічний вимір (буттєва природа) Психосемантичний вимір (внутріш-
ній досвід, емоційна енергія)

Чорний Субстанція часу, де згущуються досвід і пам’ять; 
простір переходу між буттям і небуттям.

Відчуття втрати, мовчання, граничної при-
сутності; енергія концентрації духу.

Сірий Матерія рівноваги, нейтральне поле між тінню і 
світлом.

Стан споглядання, роздуму, інтелектуаль-
ної зосередженості.

Червоний Життєва субстанція, енергія руху, кров історії. Імпульс боротьби, страждання, жертовно-
сті та духовного оновлення.

Синій Простір духовної глибини, форма дистанції між зем-
ним і трансцендентним.

Стан віри, спокою, медитації; емоційна 
дистанція, що дозволяє осмислення.

Золотий Матерія світла, духовна енергія, що втілює метафі-
зичний порядок.

Відчуття очищення, оновлення, сакральної 
присутності.

Білий Порожнеча, з якої народжується новий цикл буття; 
потенція існування.

Стан тиші, відкритості, готовності до 
відродження.

Наше бачення кольору у воєнному мистецтві базується на розумінні палітри як філо-
софського інструмента осмислення буття. Колір у сучасній українській художній культурі не 
є лише зоровим явищем, він виконує роль медіатора між історією і свідомістю, між руйнуван-
ням і творенням. Кожен відтінок фіксує духовну енергію народу, який продовжує мислити, 
творити і бачити навіть у стані війни. У цьому контексті колір постає не як властивість зобра-
ження, а як форма мислення та етико-естетична категорія, що об’єднує досвід, пам’ять і надію.

Висновки. Проведений аналіз доводить, що колір у сучасному гуманітарному дискурсі 
є не лише елементом естетики, а й інтегральним філософським, когнітивним і культурним 
феноменом. Психосемантичний підхід розкриває колір як інструмент утворення смислів у сві-
домості, що поєднує емоційне, когнітивне та архетипічне. Прагматичний вимір показує функ-
ціонування кольору як засобу комунікації, який формує поведінкові реакції, структурує есте-
тичний простір і визначає соціальне сприйняття. Синтез цих підходів дає змогу осмислити 
колір як універсальний семіотичний код культури, у якому поєднуються функції пізнання, 
вираження і комунікації.

У філософії та мистецтві війни колір набуває особливого онтологічного значення. Він 
перетворюється на форму духовного свідчення й збереження пам’яті. Український воєнний 
живопис демонструє зміну оптичної парадигми: від репрезентації зовнішнього світу до фік-
сації внутрішнього досвіду. Колір відображає не предмет, а стан свідомості, у якому відбува-
ється трансформація болю на сенс, темряви на простір світла. Палітра воєнного мистецтва стає 
метафізичною мовою культури, що здатна утримувати духовну рівновагу в умовах катастрофи.

Перспективи подальших досліджень полягають у розширенні міждисциплінарного під-
ходу до аналізу кольору як феномену сучасної культури, що поєднує філософський, психо-
логічний, семіотичний і мистецтвознавчий виміри. Особливого значення набуває вивчення 
кольору в контексті воєнного досвіду, де палітра стає не лише естетичним, а й етичним інстру-
ментом осмислення буття. 

Подальший розвиток наукових розвідок може бути спрямований на формування когні-
тивно-психосемантичних моделей сприйняття кольору в умовах колективної травми, дослі-
дження його ролі в збереженні культурної пам’яті та національної ідентичності, а також на 
аналіз функціонування кольору як медіатора між особистим і суспільним досвідом у візуаль-
них мистецтвах, архітектурі та дизайні. Колір у такому розумінні постає не лише предметом 
естетичного споглядання, а й засобом реконструкції духовного простору культури, який визна-
чає її стійкість, гуманістичну орієнтацію і здатність до відродження.



47Series: History

Література:
1.	 Jung C. G. Man and His Symbols. London : Aldus Books, 1964. 320 p.
2.	 Kalderon M. E. Form without Matter: Empedocles and Aristotle on Color Perception. Oxford : 

Oxford University Press, 2015. 240 p.
3.	 Lin Y., Xu W., Liu Q. Advances in Color Science: From Color Perception to Color Metrics. Frontiers 

in Psychology. 2023. Vol. 14. P. 1–5.
4.	 Maule J., Skelton A. E., Franklin A. The Development of Color Perception and Cognition. Annual 

Review of Psychology. 2023. Vol. 74. P. 87–111.
5.	 Merleau-Ponty,M. Phénoménologie de la perception. Paris : Éditions Gallimard, 1945. 495 p.
6.	 Morris C. Foundations of the Theory of Signs. Chicago : University of Chicago Press, 1938. 97 p.
7.	 Muratbekova M., Shamoi P. Color-Emotion Associations in Art: Fuzzy Approach. arXiv preprint 

arXiv:2311.18518, 2023. DOI: https://doi.org/10.48550/arXiv.2311.18518
8.	 Osgood C. E. The Measurement of Meaning. Urbana : University of Illinois Press, 1957. 128 p.
9.	 Roque G. Colour Theory: Definition, Fields and Interrelations. Lisboa : University of Lisbon Press, 

2023. 156 p.
10.	Sassi M. M. Philosophical Theories of Colour in Ancient Greek Thought. Ancient Philosophy. 2022. 

Vol. 39, No. 2. P. 40–60.
11.	Schloss K. B. Color Semantics in Human Cognition. Madison : University of Wisconsin, 2024. 210 p.
12.	Schönfeld M. Goethe’s Theory of Colours and its Philosophical Relevance Today. In: A. van Brakel, 

R. Krause (Eds.). Color Science and the Philosophy of Color: Contemporary Readings. London : Routledge, 
2020. P. 45–68.

13.	Watkins, M., Shech, E. The Metaphysics of Color. Cambridge : Cambridge University Press, 2025. 
224 p.

14.	Westphal J. Colour: A Philosophical Introduction. Cambridge, Mass : Blackwell, 1991. 210 p.
15.	Wittgenstein L. Bemerkungen über die Farben [Remarks on Colour] / Ed. by G. E. M. Anscombe. 

Oxford : Basil Blackwell, 1977. 120 p.

References
1.	 Jung, C. G. (1964). Man and his symbols. London: Aldus Books. [in English].
2.	 Kalderon, M. E. (2015). Form without matter: Empedocles and Aristotle on color perception. Oxford: 

Oxford University Press. [in English].
3.	 Lin, Y., Xu, W., & Liu, Q. (2023). Advances in color science: From color perception to color metrics. 

Frontiers in Psychology, 14, 1–5. [in English]. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.1132013
4.	 Maule, J., Skelton, A. E., & Franklin, A. (2023). The development of color perception and cognition. 

Annual Review of Psychology, 74, 87–111. [in English]. https://doi.org/10.1146/annurev-psych-022121-043101
5.	 Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Éditions Gallimard. [in French].
6.	 Morris, C. (1938). Foundations of the theory of signs. Chicago: University of Chicago Press. [in 

English].
7.	 Muratbekova, M., & Shamoi, P. (2023). Color-emotion associations in art: Fuzzy approach. arXiv 

preprint arXiv:2311.18518. [in English]. https://doi.org/10.48550/arXiv.2311.18518
8.	 Osgood, C. E. (1957). The measurement of meaning. Urbana: University of Illinois Press. [in English].
9.	 Roque, G. (2023). Colour theory: Definition, fields and interrelations. Lisboa: University of Lisbon 

Press. [in English].
10.	Sassi, M. M. (2022). Philosophical theories of colour in ancient Greek thought – and their relevance 

today. Ancient Philosophy Today: DIALOGOI, 4(2), 40–60. https://doi.org/10.3366/anph.2022.0066 [in Eng-
lish]

11.	Schloss, K. B. (2024). Color semantics in human cognition. Madison: University of Wisconsin. [in 
English].

12.	Schönfeld, M. (2020). Goethe’s theory of colours and its philosophical relevance today. In A. van 
Brakel & R. Krause (Eds.), Color science and the philosophy of color: Contemporary readings (pp. 45–68). 
London: Routledgehttps://doi.org/10.4324/9780429024164. [in English].



48

ISSN 2307-7778

Scientific Issues Ternopil Volodymyr Hnatiuk National Pedagogical University

13.	Watkins, M., & Shech, E. (2025). The metaphysics of color. Cambridge: Cambridge University Press. 
[in English]. https://doi.org/10.1017/9781009410676

14.	Westphal, J. (1991). Colour: A philosophical introduction. Cambridge, MA: Blackwell. [in English].
15.	Wittgenstein, L. (1977). Bemerkungen über die Farben. G. E. M. Anscombe (Ed.). Oxford: Basil 

Blackwell. [in German].

Стаття надійшла 08.10.2025
Стаття прийнято 22.11.2025

Стаття опублікована 22.12.2025


